64. Ex Merin Witchmaft

Mich. Milles 8F

15.55



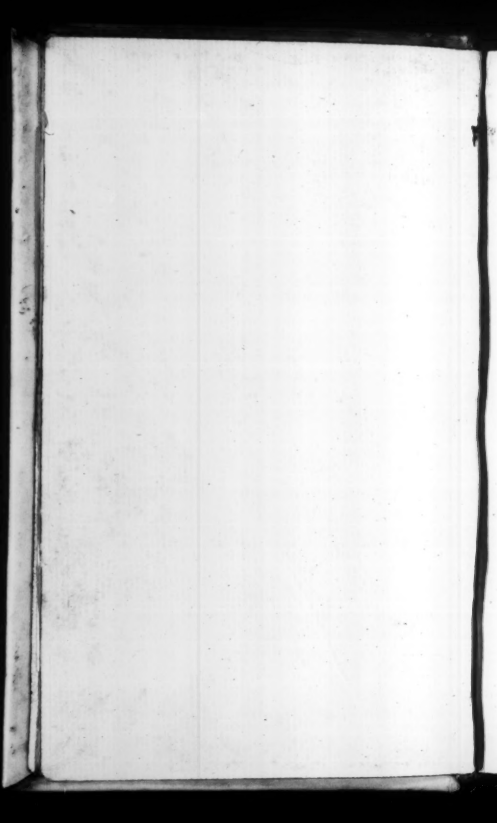
64. Ex Merin Witchmaft

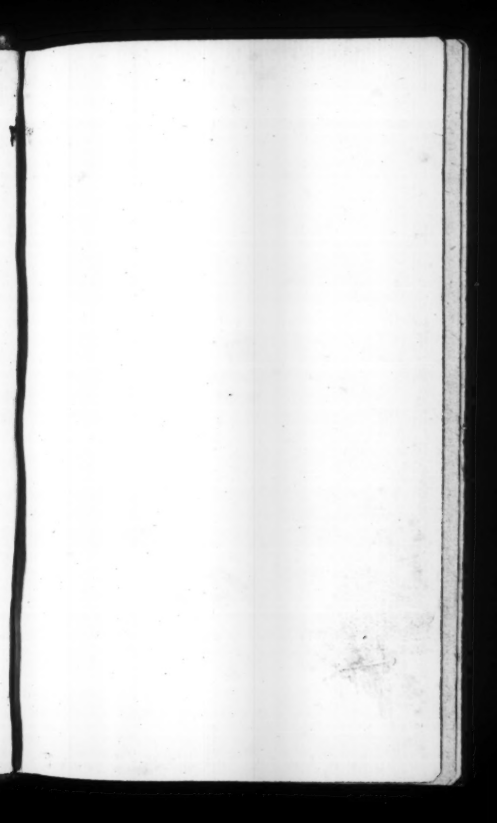
Mich. Milles 8F

15.55









7440 7407

# EXERCITATIONES PHILOSOPHIC Æ

DUÆ.

DE ANGELORUM MALO-RUM POTENTIA IN CORPORA.

Autore

TOBIA ANDREÆ,

Medicina & Philosophia Doctore & Professore quondam magninominis.



AMSTELODAMI,

Apud Samuelem Eickenbergium.
MDCXCI.

# \$ 8001.

# LECTURO, S.

Em publico nec ingras atam nec inutilem nos facturos, visum est, fi hasce de operationibus

Dæmonum dissertationes secunda vice in publicum ediaccuraremus. Tervet hoc tempore, occasione libri cujusdam belgice à viro docto conscripti, hæc quæstio. Eo de libro arbitrari nostri judicii res haut est. Has tantum tecum communicamus dissertationes, idque duplici potissimum nomine, cum ut exdem fili fint tibi loco, quo errabunda vestigia regas, quodque in ipsa adyta hujus litis re ducat, tum maxime ut constet, quam longe Philosophiæ Cartesianæ Eloixeia remota fint à fundamentis, quibus suum ædificium libri Belgici autor superstruit, & quam iniqui rerum arbitri fint ii, qui in triviis, in compitis, & ubi non, imperito vulgo perfuadere fum-

fummo nituntur opere, Scriptoris Belgici sententiam exPhilosophia Cartefiana pullulare, quum ejus philosophiæ semina plane in conrarium ducant, ac dis dia masav ab illa differant. Autor harum exercitationum est D. Tobias Andreæ, Medicinæ & Philosophiæ Doctor, utriusque facultatis primum Tuiscoburgi ad Rhenum, exinde Francofurti ad Viadrum, tum in illustri Gymnasio Sylvaducensi, denique Franequerz, ubi & diem suum obiit, Profesfor Celeberimus, à quo plura subacti ingenii, & judicii acerrimi, quo valebat, haberes monimenta, si longioris vitæ usura ipsi frui, datum fuisset. Adjecimus nonnulla his affinia, ex scriptis Wittichii, qui sparsit, & nomen toto sparget in orbe suum, tralatitie excerpta. Quibus plura addi possent, nisi hæc sufficere persuasi essemus. Vale & his fruere nobiscum.

## PRÆFATIO AUTORIS.

RDUUM satis esse, non historicé, sed methodo veré Philosophica, de vi & potentia Angelorum in corpora tractare, per quam notum est illi, qui vastum Philosophiæ Oceanum longius ingressisunt; norunt enim, quod demum hoc trajecto de hac materia prodignitate agi possit. Quapropter, ne quis putet, me scribendi caccethe aut ingenij quodam pruritu ad tam sublimem materiam publicé ventilandam abreptum effe, permitte, Lector Benevole, in limine te ut paucismorer, quo rationem, que me ad boc exercitium invita vit, cognoscas. Annus jam vertitur septimus, quo in Belgio harens, inter amicos quosdam qualtionem banc ventilari andiverim, an solo Naturæ lumine probari possit Angelos, ceu bonos, ceu malos, dari. Postquam de ea pro & contra din disputatum fuit, or res in suspen-

fo quasi relicta, serius cogitare de ea incepi, & quia solito tum ociosior eram, hac occasione excitatus, illam quastionem accuratius examinare coepi: Et quidem eousque me eam penetrasse mihi videbar, quod quidem facile mibi eset à priore demonstrare, corum possibilitatem, seu quod non repugnet Angelos dari, at non, nisi à posteriore, & quidem illis saltem, qui non pertinaciter omnem omnibus historiis fidem deregant, quod fint : Imo ad rem perveniens experiebar, nes hoc modo posse satis dilucide probari, Angelos bonos dari, at solim malos. Rudes igitur quos de hac materia habui conceptus, ita uti sub manu nascebantur, in chartam raptim conficere incepi, at a continuatione ipsorum, tædium, quod oritur ex contemplatione objectivillius odiosissimi, quod Mens nostra non difincté, nisi cum horrore considerare potest (quapropter voluntas se statim ab illo se jungit, hocest, odio habet, & ab eins contemplatione cità rece-

recedit) removit, ut ad finem omnia qua tractanda proposueram non deduxerim. Imonunquam animum inducere potui, ut ad incudem & exactioremlimam priores conceptus revocarem, multo minus ut publica luce do narem: Prasertim cum prater hoc considerarem, quod, etsi accurate satis priores conceptus examinassem , paucissimi tamen futuri essent, qui de eis æquum judicium ferrent, quià cognitionem totius Philosophia & Medicinæ non superficiariam prasupponunts Quod quidem primo intuitu mirum videri multis videbitur, cum putent experientià satis constare, quam vim & potentiam Angeli in corpora habent; At cum eo perventum erit, ut non quæratur amplius an babeant, sed quomodo explicent, postulatum hoc iniquum esse non dicent; Et continuaJem firmiter in eodem proposito, nec vel minimam partem borum examini novo subjectssem, opublici juris fecissem, nisi me instantes petitiones GENEROSI & PRA-NO-A 4.

NOBILIS Dn. de DIETZ & DIETZENSTEIN. Amici & Condomestici exoptatissimi ad hocinduxissent. Cum enim curiosissimus sit in observationibus rarioribus, quæ in Maximo Natura Theatro funt, contemplandis & inquirendis, atque boctempore in vicino Comitatu Meursensi mirabile se exemplum exhibuerit Genii cujusdam cum hominibus loquentis, variaque mira facientis, qua omnes stupent; Interimque laudatus DOMINUS extractatu de Paffionibus Anima, (quem Philosophorum Princeps RENAT. CAR-TESIUS literato orbireliquit, cuinsque explicationem in privato Collegio circa idem tempus suscepi.) satis animadverteret, posse juxtailla, qua deconjunctione mentis nostra cum corpore nostro demonstravi, multa quoque de conjunctione mentium aliarum, Or ita mali Genii, cum corporibus diversis, summe probabilia dici, petiit, ut, quos apud me in schedis dispersos viderat, de bac materia con-

(9) ceptus meos reassumerem, & Saltem aliquos eorum in ordinem redigerem. Amicæ, igitur petitioni locum concedens, constitui Exercitatione una aut altera publica experiri, quid in novo hoc studii genere valeam, ut placido doctorum examini conceptus meos subjiciens vel occasionem habeam eos ulterius perpoliendi & latius deducendi, aut immutandi, vel corrigendi; vel in eo statu in quo suntrelinquendi; vel saltem excellentia ingenia incitandi, ut curiosius banc materiampertractent. Hoc enim pracipué fine eos publicijuris facto. Ut autemmelius hoc fiat, quamvis integram Philosophiamprasupponi debere innuerim, tamen quædam generaliora de Meme & corpore præmsttenda erunt, ut ex iis particularior a commodius explicen-Et de Mente quidem nostra pracipué, quia de illa non ita quilibet cogitat, at de corporibus, se plus quam de mentibus cognoscere, quilibes sibi prasumit. Hac igitur sequentia

AG

Sunto.

Exer-

## EXERCITATIONUM

# PHYSIC ARUM.

DE

Potentia Angelorum Malorum in Corpora.

I.

## CAPUT I.

De Mentium Finitarum Potentia, quama CORPOR A exercent in genere.



UI naturam Mentis corporisque distincté ex prima Philosophia cognovit, non inficias ibit, quod nec de mentis essentia sit, cor-

pori cuidam, nec de corporis essentia, ut cuidam Menti jungatur, quippe utriusque essentia toto, quod ajunt, cælo dissert. Quòd si igitur Mens quædam corpori conjungi dehet, perinde est an magno vel parvo, subtili, crasso, sluido, molti, raro, duro; quadrato, retundo; moto, quiescenti; imò multis corporibus.

ribus simu, aut uni; & sic porro, junigatur. Et viceversa, si corpus Menti cuidam jungendum sit, aequé cum mala, quam bona; persectiori quam impersecta; innumeris quam una, conjungi potest.

II.

Conjunctionem autem hanc nullo modo fieri per ullum contactum: quo veluti magnes & ferrum fibi invicem adhærent; aut se succina pulcra maritant; aut etiam spiritus, omnes per attus & membra corporis diffusus, eique mixtus est, quatenus omnes corum poros permeat; aut ullo alio modo conjunctionis corporeæ conceptibili, quo corpora ex duobus fiunt unum, hoc itidem ex natura Mentis percepta æqué constare suppono. Quippe mens nec. superficiem habet, juxta quam ille contactus fieri deberet. Sed illa conjunclio unicé confistir in operatione; quam aut hæduæ fubstantiæ diverfæin-se invicem mutuò habere possunt, aut solum mens in corpus illud, cui se jungie; uti nec implicat corpus quoddam folum in Mentem cui junctum est, agere posse. Atque in hoc unicé præsentia Mentium, autesse hie vel ibi, consistit.

III la

Non minus, ut probatum afforms

quòd nulla Mens finita se prò suo arbitrio alicui corpori, multò minus cuivis jungere possit, sed hanc conjunctionem aut immediaté à Deo sieri, aut saltem ex Dei sussu, aut etiam ipsius conniventia.

#### IV.

Sic Mentem postram corpori suo ab ipso Deo junctam esse, receptissima est sententia, in qua & nos acquiescimus. Ad minimum illam se corpori suo non pro suo arbitrio junxisse, ex illo siquere videtur, quòd aliàs etiam posset quotiescunque liberet ab eo se sejungere; iterumque ei se conjungere per ejustem liberi arbitrii potestatem, quà se primo ci conjunxit, cujus tamen contrarium conscientia quemlibet docet.

V.

Cùm igitur Mens nostra se indisserenter ad corpus, omnesque ejus assectiones (juxta thes. 1.) habeat, & ab ipso Deo immediaté corpori suo (juxta thes. seq.) jungatur, non potest non attendenti constare, quòd etiam ipsi perinde sit, quibus modis illi per corpus hoc vel illud quid significatur, sic ut omnes motus corporei, quibus assicitur, signa ipsi sint corporum extra illam consistentium, illamque assicientium, non formalia (uti in scholis loquunquuntur ) sed tantúm materialia, hoc est, nullo modo cum ipsis rebus convenientia, sed solum ipsi occasionem, ut jam hæc, jam illa percipiat, præbentia; ac præcisé quidem illa folum, quæ voluit fignificari per illa hic, qui hoc mentis corporisque conjugium pro suo arbitrio constituit, & inviolabileesse voluit, scilicet ipse Deus. Nonaliter uti campanarum sonus, aut vexillorum varietas nullam convenientiam habens cum rebus, quas significat, id solum quod magistratus voluit per illa indicari, fignificat, aut ficuti vocabula fere omnia, quibus utimurad conceptus nostros exprimendos, talia figna funt, illud fignificantia, quod vulgo aut cuicunque illorum inventori placuit illis fignificare: ut v. gr. vox Deus seu scripta seu prolata, & infinitum illud Eus, quod per eam repræsentatur, nullo modo conveniunt.

VI.

Et hoc manisestissimé etiam nob's conscientia dictat, qua certi sumus, quòd ver. gr. ille motus, qui nobis repræsentat lumen, hoc est, cujus occasione Mens nostra excitatur, ut percipiat seu cogitet de corpore lucido, tam necessariò illud repræsentet, ut non possimus pro nostro beneplacito eam per-

v. gr. sonum, aut musicam, aut simile quid, percipiamus Idemque de omnibus omnino perceptionum speciebus, quæ siunt mediante corpore, verissimum est.

#### VII.

Imò, quod majus est, tam arctam & immediatam hanc Mentis nostra cum suo corpore Deus voluit esse copulam, ut quamdiu corpus quoad omnia bene dispositum est, nec Mens per profundifimas meditationes se quasi corpori suo subducit, non possit non omnes. illos motus corporis, qui funt satis potentes ad nervos nostros validé agitandos, percipere, utild câdem conscientiâ nobis constat. Nam ita non solum perceptionem luminis mutare non potest (utidierum) sed nec illud non persipere cum oculos intrat, quamdiu organa visûs se bene habent, & Mens à corpore suo alienata non est. Exquibus confequitur quod toties eadem perceptio in Mente nostra necessario exiflat quotics idem plane motus ipsi offertur.

#### VIII

Loquor folum de motibus corporis, quia (ut alias rationes taceam ) facilé probate possem, quod Mensuo-

Ara

fira non à toto fuo corpore immediaté afficiatur, sed ab ipso solum, quod in illo fluidum & agitatum est, ac ob id ad varia menti repræfentanda aptum, & quale præcisé solum judico esse spiritum animalem in ventriculis cerebri præsertim confluentem, qui nuncius quasi est illorum omnium, quæ menti de suo aliisque corporibus indicari debent, & instrumentum viceversa, quo mens primò, vel immediaté & principaliter utitur, si quid in corpore efficere velit. Sed quia hoc nimis longum foret, ea quæ huc spectant, tanquam certa & ingeniosé explicata, ex: tractatu incomparabilis Philosophi Renati Cartesii, de passionibus anima, & præfertim S. 13. 14. fegg. assumimus.

IX.

Nobis ad institutum nostrum assequendum sufficiat in genere advertisse, primò, quòd pro omni diversitate motus Spirituum animalium à diversa eorum magnitudine, figura, soliditate &c. tum nervorum multivaria positione &c. pendente, infinité diversa repræsentamina, i on autem immediaté ab organis ipsis imo ne quidem abipsis sibrillis nervorum, menti sistuntur; uti insomnia do mientium & vigilantium.

tium memoria quoque & vis imaginandi satis probant:

X.

Secundó, quod motus spirituum animalium nullo modo à mente, in quantum simpliciter motus, pendeat, feu ab ipsa producatur; non folum, tum quando menti per eas quid repræsentatur, sed etiam cum per eos quid in corpore operatur; quia nulla mens finita corpus, quòd immotum est solo nutu voluntatis suæ in motum ponere, adeòque motum, qui non erat in rerum natura, producere potest, hoc enim solius Dei est. Sed omne id, quod mentes finitæ in corpore quodam efficere posfunt, eo absolvitur, quod motus, quos in corporibus jam inveniunt; varie dirigere, coque pacto infinitas rerum species efficere queunt.

XI.

Directio hæc motuum islorum etiam non aliter, quam per nutum voluntatis sit, quandoquidem (juxta th. 1. & 2.) mentes nullum localem motum, quo corpora movere possent, in se habent, multò minus manus, pedes & corporeum quodcunque, quo agant. Neque hoc negari debet ob id, quia non assequimur modum, quo simplex nutus voluntatis in corpora agat, hoc enim

nec de Deo, nec de mente nostra nobis constat, de quibus tamen certissimum est, eos per contactum corporeum nihil agere. Et sané absurdum foret, negari illa, quæ claré distincté jam à nobis perspecta sunt, propter ca quæ nondum percepimus

XII.

Exquibus denuo liquidé patet, quòd nulla mens finita quid supra vires Naturæ, multo minus contra leges Naturæ, materiæ, motibusque à Deo ipso positas, & juxta quas omnia in mundo fiunt, quasque nulla creatura invertere potest, producere possit. Ac idcirco quicquid unquam mentes finitæ poslunt corporibus varietatum inducere, hoc juxta illas leges fieri certum eft, quamvis modus, quo fiat, sapissime nobis la-Quod sané mirum non est, cum teat. innumera fint hominum opera, quæ rudiores, illorum causas nullo modo attingentes, præstigia & artes Diabolicas esse dicerent.

XIII.

Sed ut ad rem ipsam deveniamus; quis dubitabit, quòd, si manisestà experientià convicti sateri debeamus, quadam à mente aliqua sinita sacta esse, qua nostrum intellectum multis parasangis superant, illa hoc ipso non so lum

lum p otentia, fed etiam scientia mentem nostram excellat? Sed an dentur mentes quadam nostra quidem intelleau & potentià multo majores, attamen finitæ; quæ ab omni mole corporea naturaliter fint separatæ, boc est, quæ ab initio sua creationis cum nullo corpore conjuncta fuerint, cum quo ob immediatum ta'em nesum, qualis in homine est, unum quid compositum effecerint, uno nomine, an dentur Angeli, ceu boni, ceu mali, ab illis omnibus, qui Sacram Scripturam aut parvi faciunt , aut faltem ejus fenfum & loquendi de hisce Geniis formam invertunt, aut saltem contradicendi sludio se oblectantes ipsum solum Nature lumen ut arhitrum eligunt, interimque manisestam experientiam ab aliis relatam, non admittunt, in dubium trahi potest,

XIV.

Ne igitur cum his longiorem conflicum ineuntes nos detineamus, ad nostrum institutum sufficit. 1. Quòd à priore facilé queat demonstrari, ejusmodi mentes innumeras, easque persectionum gradibus innumeris discrepantes, potuisse creari. 2. quòd etiam illis qui omnem experientiam non negant, à posteriore probari queat, reverà & actumalos Angelos dari.

XV. Sal(19) XV.

11

ł n

-

27

Saltem jam sufficiat nobis, per nudam hypothesin assumere Angelos tam bonos quam malos esse. Et de malis in specie nobis propositum est hisce Exercitationibus tractare, ut quidnam ex Dei vel jussu, vel conniventia per corpora operari, & quo modo in illa potentiam suam exercere, multaque mira producere queant, quantum caligantis ingenii nostri acies assequi potest, scrutemur, quò vel hoc ipso, fumma illorum impotentia, fi nihil Deus eis permittat, manifesta fiat, & quam parum metuendi fint illis, qui Deo suo constante fide arctissimé adhærent.

## CAP. II.

DE ANGELORUM MALORUM NATURA

I.

H IS igitur præmissis, quid nam per Angelum vel potius Genium malum intelligamus, primo videndum erit. Nimirum Mentem sinitam, ab omni corporis consortio naturaliter liberam; intellectus acumine & prastantia, non minus voluntatis efficacia humanas Mentes longe superantem; at vice versa ejus dem voluntatis summa ma'icia, & perversitate; innumeris gradibus & modis inferiorem.

II.

Mentem dicimus esse, adcòque de illa omne id, quod generaliter de omnibus mentibus finitis cap. præced. diximus affirmari etiam potest, quo pacto declinabimus præjudicium vulgatissimum, quo, sicutiomnes mentes, sie malum Genium non tantum ut spiritum corporeum imaginantur; fed ipfi etiam infinitas figuras monstrorum terrestrium, volatilium, aquatiliumque &c: affingunt. Saltem fi sub forma hujus & illius substantiz corporeæ appareat, hanc ad ejus naturam pertinere, sibi persuadent. Quin imò aliqui tam rudes funt, ut omnino putent Angelos malos reverà certamaliquam formam monstrosam habere, in qua obambulent & circumeant totam terram, & per illud corpus monstrofum videre, audire, loqui, devorare, destruere, erigere: uno nomine, omnia agere posse, sicut nos per nostrum corpus; at solum Dei benignitale tate nostros oculos quasi teneri, ne illos videamus. Tales in papatu innumeros simplices invenies, quia hominibus misellis purgatorii & gehennæ cruciatus per ejusmodi monstra obtruditur, & ad oculum dépingitur.

III.

Finitam quoque dicimus; ac ob id illi præsertim denegamus. 1. Omniscientiam, fic ut nec absoluté intima nostra cogitata scire possit, hoc enim solius Dei esse, quia nostras Mentes omni momento reproducit, judicamus; nec etiam alia arcaniora, quæ in mundo funt fiuntque, ut hominum confilia, & fimilia; nisi Deus hæcilli autrevelet, aut permittat ex diversis cirt cumstantiis, quid homines cogitent au facturi fint, concludere, idque vel totaliter, vel solum ex parte; certo aut solum probabiliter. 2. Ubique-præsentiam. Deus enim solus omnia operatur in omnibus, at malus Genius extra se nihil & nullibi operatur, nisi aut justuaut conniventia Dei (juxta c. 1. §. 3.) Nullo enim alio modo præsentiam mentium, quam per earum operationes concipi posse, ex dictis cap, præced liquidé. satis attendenti constabit. 3. Omnipotentiam, Deus enim folus exequitur illa que vult, &

eo modo quo vult, Angelus verò malus non potest omne illud efficere, quod vult, sed solum, quod licet, & ipsi à Deo permittitur. Nam si contra hanc summam Majestatem Voluntatem & Potentiam quid efficere posset, non esset mens finita & dependens à Deo, sed Deo major, quod est contradictorium.

IV.

Ex finita hac Genii hujus mali natura facilé igitur concludimus, quod, fi multidentur tales Genii mali (utiinnumeros dari posse quis dubitat?) gradus perfectionum inter illos quoque dari possint, adeòque esse magis vel minus scientes & potentes, prout Deus uni plus intellectus & potentiæ concedit, quam aliis; imò ipsorum scientiam indies accrescere. Nam ex hoc folo, quòd ut finitum quid concipimus, consequitur necessariò fines ejus magis extendi vel contrahi posse; uti é contrario, quia in Deo nullus finis intelligibilis est, nec actu existit, illi etiam nil addi, nil detrahi potest. Quid mirum igitur, si throni, Majestates &c. in S.S. nominentur?

Porro dicimus Mentem hanc esse ab omni corperis consortio liberam & qui-

dem naturaliter. Hoc est, non solum quòd nil corporei, in ejus essentia inveniatur, sed etiam quod non à Natura, hoc est, ab ipso Deo sit juncta immediaté corpori alicui, uti nostra Mens, idque à primo ejus creationis suæ puncto, sic ut unum quid cum eo constituat; sed quòd Deus voluerit, ut ad ejus naturam pertineat ab omni corporis consortio esse liberam, & indiferentem utjungatur cum quocunque, juxta illa, quæ cap. 1. §. 1. &c. dicta sunt.

VI.

Concedimus tamen, quod intelle-Etus acumine & prastantia Mentes humanas longé superer, hoc enim 1. ex ejus natura fluit, quia est ab omni corporis consortio libera. Nam plus quam vellent experiuntur homines, qui ea; qua decet via in cognitione rerum progredi conantur, quantum hoc corpotis confortium illis impedimentum afferat; quàm facilé à melioribus conceptibus per illud avocentur, quoties nos sensus fallant; quoties memoria destituat &c: fic ut fateri debeant, se à præjudiciis sensuum seductos, non potuisse scientiam folidam, que ultra nomina & quod de rerum qualitatibus juxta sensum perceptiones dicitur, se CIS

extendat, acquirere; hinc si cortice hocrelicto ipiam medullam attingere velint, debere mentem suam à corporis confortio quasi liberare, & sola puri intellectus acie ad intimas rerumnaturas penetrare. Experiuntur autem hoc corporis impedimentum maximé, cum se supra illud, quod mundanum & corporeum est elevare, & vel Deum, vel mentem spam, vel æterna gaudia & similia, sicuti sunt, pura mente concipère annituntur. 2. Huc multum facere potest, quod non, uti mens nostra uni corpori solum alligata est, sed successive jam his, jam illis, imò multis simul se jungere possit. (juxta c. s. th. 1.) 3 Nec minus, quod, fi concipiantur innumeræ Mentes tales, possint sibi invicem facillimé & citissimé omne quod sciunt, & quicquid de rebus quibuscunque ulterius addidicerunt, communicare. Hunc enimin finem non indigent voce, nec scripto, nec îtinere & similibus adminiculis, quæ longum tempus requirunt, sed hæc sibi invicém communicant simplici revelatione suorum conceptuum; modo quidem nobis, hac in vita saltem, inconceptibili, attamen certò quia nil corporeum in iis agnoscimus (juxtath. 2. hujus) quamvis non videatus

re

ri

n

deatur implicare. ut etiam adminiculis corporeis uti possint, uti de co
inferius quid attingemus. Sed cur uterentur, cum melius id absque his
possint? 4. Taceo, quòd jam a principio Mundi summa cupiditate slagrarint
penetrandi in abditissima quaque Dei
ejusque operum, nec ullam occasionem
(ut sic loquar) elabi sinentes, tot secu
lorum spatio indefinita addiscere a experientiam dissussimam acquirere potuerint. Hoc enim maximé earum interest, ad se suaque opera stabilienda.

Insuper ei, ipsique similibus Mentibus denegare non poslumus voluntatis quoque effic ciam nostra mulio majorem, ob eandem scil: causam, quoi non ut mentes nostræ uni corpori solum alligatæ fiut, & in eo. & per illudfolum operari debeant, sed simplici nutu voluntatis (hoc enim & non alio modo Mentes extra se quid operari ex capit. 1. §. 2. 10. disces) in quævis corpora agere posfint, quia Deus Mentes has liberas . ut §. 5. hujus vidimus, reliquit. Ipfaque intellectus præstantia hic plurimum adjuvat, uti notum est, quod etiam homines, qui sunt ingeniosiores plura & admifabiliora in corpore suo, tum mediante illo, in aliis corporibus poribus producere valeant. Saltemex. perientia manifesta hoc docet illos, qui illam admitunt.

#### VIII.

Vice versa tamen hoc unico mentibus humanis multo inferiorem effe, afferimus, quod in ejus voluntate fit fumma; imò forsan nulli mortalium conceptibilis maitia & perversitas ; que turpistima nigredo omnem reliquarum perfectionum splendorem tollit, facitque ut ob turpissimam ( ut sic loquar) hanc turpidinem rerum omnium horribilissima & odio dignissima fiat, Perversitatem igitur hanc, cum respe-Au intellectus nostri indefinita esse videatur, mirum non est, quod totaliter & propriis suis omnibusque indicis particulatim describere non possimus; Îmò licét possemus, operæ pretium hic esse non judicaremus, ideoque sufficiat paucis turpissimam hanc quasi Bestiam depingere.

IX.

Concipimus igitur illam in hoc confistere, quòd etsi hic masus Genius clarissimé & distinctissimé cognoscat Summum illud Bonum, à quo creatus est, & omne quod perfectionis habet, absque ullo merito suo accepit, agnoscatque hoc ut verissimum; imò se te-

neri ob id illi Creatori & Patri suo se totum ad ejus laudes & officia cum omnibus tradere, & quantum in se est, ejus gloriam per reliquas creaturas etjam promovere &c. Uno nomine, Deum esse omnia in omnibus, & ad eum tanquam Summum Bonum omnia spectare, & referri debere, sic ut simile huic nec quid sit, nec esse possit &c; Quòd inquam, etsi hæc omnia distincté cognoscat, & ut verissima agnoscat, attamen abjurato quasi omni naturæ lumine, & proprià conscientià & judicio contradicenti, nihilominus se isti Creatori suo subjicere noluerit, sed rebellis factus, nullo impulsus corporisstimulo, nullaque vel tantillum probabili ratione, ifed fimpliciter, quia voluit, fimilem cum Deo gloriam im. pudentissimé & stultissimé affectarit. Hincingratiffimorum ingratiffimus & pessimorum pessimus redditus, à Deo rejectus, & ab ejus gratia æternûm exclusus resipiscere non potest; Quapropter desperatione continua & morsu conscientiæ incomprehensibili nunquam non cruciatus, Dei & reliquarum Creaturarum odio infensissimo flagrat, adcòque quicquid vitiorum concipi potest, loco Dei pro Summo Bono habet, ac omne quod ullo modo

cit

ip

na

n

10

n

do contra Dei regoum & creaturarum reliquarum salurem efficere ipsi Deus concedit, summa cum voluptate patrat; quia nil sibi convenientius & sua indole dignius concipere potest.

X

Talis igitur Genius malus, aut potius innumerabiles tales (quia probabile satis est ipso natura lumine, quod
quemadodum in omni rebellione sit,
multi desecerint, à Duce & authore
illius sactionis in consortium culpa &
solatium pænæ contracti) tales, inquam, Genii mali, si igitur ponantur in
rerum natura existere, quidnam in corpora & per corpora essicere valeant
Deo ipsis libertatem concedente (juxta th. 3. c. 1.) indagandum erit.

### CAP. III.

De potentia malorum Angelorum in corpora Generaliter.

C Orpora quæ ministerio Diaboli inservire apta sunt, in genere quidem sint omnia sluida, quia motum insejam habent, extra quem nihil essisti

ciet, juxta C. I. S. 10. at præsertim ipsi inservit aer , unde merito Dominator in aere vel Princeps aeris, cujus nutui & arbitrio aer obtemperat, vocatur. Per aerem verd intelligimus id omne, quod in eo continetur, fic ut præterid, quod ad nativum aërem pertinet, etiam vapores & exhalationes multivariæ, & præserim materia ignis & cœlestis illa, quæ lucis subjedum est, ad eum reseratur. Nam quia mixtura hæc fummé-heterogenea est, tum subtilissima variisque motibus nunquam non agitata, ipfi præ aliis inservit ad scenas suas in infinitum variandas.

II.

Cùmque nullum particulare corpus in terra inveniatur, per quod non vel hac omnis mixtura aëris transeat, vel quod in ea subtilius est, a pra aliis materia coelestis cum materia ignis, vel ad minimum sola materia ignis, qua per nullum non corpus copia satis magna continuò ruit, omnium admirabilium, qua in corporibus siunt causa essiciens principalior est, mirum non est, quòd etiam per totum terrarum orbem tam infra quà m supra terram, in omnis generis corpora vim suam exercere possit. Atque id maximé, quod

a

ju

fic

0

te

I

b

concipiamus in medio terræ Oceanum quafi ignis puriffimi laté extensum astuare, ex quo, si non slumina, saltem rivuli &,ad minimum effluvia continua per omnes terræ partes, (uti fanguis & spiritus, ex corde per omnia nostra membra ) indefinenter distribuuntur, illasque calefaciunt, fovent & vegetant, fic ut ubique in terra invenist aptissimum instrumentum, quo in infinitum hic mille artifex opera fua variare potest. Hinc & Deus, Princeps & Dominus bujus mundi, vel ævi, idest, bujus terra hoc nomine dici potest, qui sibi (quamvis impudentissimé) omnia regna mundi ejusque the sauros adscribit, & potens est infilis mobedientiæ vel bujus mundi per hæc opera sua, quibus eos sudit & illudit.

III.

Imò fi rem penitiùs introspiciamus, quid absurdi sequeretur, si dicamus damnatum hunc Genium, non tantum sic igni huic jungi, ut per eum operetur, uti mens nostra per spiritus animales, sed etiam per ignem hunc, ipsi omnibusque damnatis à principso mundi jam paratum, pati, sicuti mens nostra etiam ultimò & immediaté per spiritus animales patitur; quippe in utroque mentium finitarum conjunctio

dio cum corporibus potest confisere juxta c. 1. § 2. Porrò, quia per paffiones anima, quas mens ob conjunctionem corporis habet, non folum intelligitur dolor, vel injucunda & tri. Ris illa animæ perceptio, quæ plané diversa est à motu spirituum, illum menti nostræ, aut ignis, illum Diabolo, repræsentante, sed etiam intelligatur generaliter omnis perceptio, ut colorum, lucis, sonorum, verborum &c: num repugnat Genios malos posse sibi invicem per hæc corpora, quæ nutui illorum, inferviunt, multa citishmé communicare, & quafimediantibus illis, colloqui, & fimilia facere.

2

#### IV.

Quo posito liquet, quòd veluti mens nostra immediaté suam vim in corpas fuum mediantibus spiritibus animalibus exercet, quos ex cerebri ventriculis tanquam ex receptaculo naturali ad corporis partes citissimé ablegat, eisqué varia in corpore suo operatur, sic Dominus bic perversi orbis ex throno quasi sui regni, hoc est, igne ille in medio terræ perpetuo flagrante (quique olim comburet terram, que per peccata hominum vanitatibus subjecta est, ex qua effodiuntur opes, quæ sunt malo .B 4

rum-

om tan

lia

mi

pe

qu

tu

ex pl

re

qu

n

ta

n

d

fi

n

li

t

rum irritamenta, &, uno nomine, instrumentum est omnis ne quitiæ) possit magnam illius partem citissimé ad has & illas terræ partes amandare, illaque mediante innumera tam in terræ visceribus, quam in ejus superficie producere.

V

Firmiter tamen statui posse videtur ma'um Genium mente nostra in hoc inferiorem esse, quod non pro lubitu. & quoties vult per hæc corpora agere possit, uti mens nostro si modo illud sit bene dispositum. Nam ex jam dictis patet, quòd talis nexus naturalis inter quodcunque corpus, & inter malum Genium non sit, adeoque se toties solum eis jungere queat, quoties Deus hoc aut jubet eoque utitur, vel tanquam carnifice suo & exequutore voluntatis & justitiæ suæ ut homines cruciet, seu quoad corpus solum, seu quoad mentem folam, seu quoad utrumque, vel tanquam instrumento quodam, quo fides hominum, ejusque constantia probatur, aut in quemcunque tandemfinem hanc conjunctionem ipsi permittit. Si enim totics, quoties ipfi liberet, uti corporibus poffet, ad fuam voluntatem exequendam, nunquam non abuteretur, imò exiguo témpore omnia

(33)

omnia perderet, confunderet, totamque rerum naturam destrueret, aliamque conderet, ficque se ejus Dominum & authorem plenarium constiweret. Præsertim v. genus humanum perderet, & maximé quoad mentem, quam ( quia ad instar sui plané eam deturpare & secum ex Dei gratia totaliter exturbare non potuit, & ob id ringitur) plané inverteret & ad fuam imaginem reformaret, ut id ex C. 2. th. 9. sequitur.

Mirandum igitur nullo modo en, quòd ob infinitam Dei misericordiam non permittentem, ut semper voluntatem suam exequatur, rarius hominibus nocere possit, uti etiam mirandum non est, quod si illam exequatur, id fiat præ aliis in filiis infidelitatis &, inobedientiæ, in quibus potens est hic Dominus tenebrarum; atque ob id spectra, veneficia & fimilia Diaboli opera 1. in illis locis frequentius observentur, ubi Verus & Triunus Deusnon agnoscitur coliturque, uti inter barbaras gentes, quibus lux Evangelica non eluxit & latum illud nur c um de Redemtore suo nondum est annunciatum. 2. Inter Pontificios, qui etfi le Christianos esle jactitent, attamen Deum Triur um non, uti decet, in Spiri u & Veritate ado

(34)

de

m

81

na

il

tu

q

TI

I

ti

g

q

il

n

2

C

n

n

C

adorant & colunt, sed cultu sicitio & idololatrico; quia omnia, quæ de Deo,
Patre, Filio & Spiritu S., quæ de angelis; quæ de æterna vita aut morte
concipiunt dicuntque corporum ad instar sibi repræsentant. Hinc continuis
imaginationum ludibriis decepti, loco
veri Dei idolum aliquod; loco angeli
boni juvenem pulcherrimum; loco
mali angeli monstrum; loco æternæ
vitæ, nescio quas nudas corporales voluptates; loco æternæ mortis cruciatus,
carnisicinæ modo inserendos, cum poëtis & fabulonibus vigilantes somniant.

VII.

Non tamen negari potest, quod inter illos, qui hoc idololatrico cultu omnia non permiscuerunt, hanc suam potentiam Genius malus exercere non Nam 1. etsi Deum non in imagine aut per eam adorent; informenturque satis, Dei regnum in potu & cibo & similibus non consistere, & porrò quæ ad cultum Dei verum spectant, illos doceatur; attamen quotusquisque est (salteminterillos, qui & viles sunt animo, nec solidioribus studiis exercitati) qui non à radicatis præjudiciis infantiæ, omnia fibi sub imagine corporea repræsentantis, abripiatur ut se continere non possit, quin de

(35)

de Deo cogitans aut Angelo, aut fir mili quodam puré intelligibili, idolum aliquod loco ejus in cerebro per imaginationem erigat, juxta quod de rebus illis puré intelligibilibus judicet, loquatur que, imò ipsum Deum colat; itaque idololatriam subtilem committat? Hi igitur ex parte adhuc filii tenebrarum tum quasi sunt, qui non toto animo Deum suum admittunt, sed superstitionibus, vanisque conceptibus indulgentes aperiunt quasi fenestram, per quam malus Genius in illorum animos Namque ad omnium hominum mores actusque sagacissimé & accuratissimé attendens, hosque sibi paratos magis inveniens, præconceptas has opiniones, quantum in ipfo est, fovet, & ut magis persuadeat, corporeos, quos de Deo ejusque operibus spiritualibus habent conceptus, esse be nos, ficque idololatriam hanc confirmet, suumque regnum magis in illis erigat ,illorum imaginationi in conten plandis v.gr Diabolis, æternæ pænæ &c: succurrit, camque tam vividam facit,ut mente in corum confideratione a'té defixa, illud quod in cerebro suo solum contemplantur, extra se vidisse, sub forma hujus aut illius , jurant idque spectrum esse dicant. Simili modo B 6

ri

modo ad iddolatriam, veneficia, aliasque artes diabolicas facilé tales incitabit. De modo quo hoc Diabolus fa. ciat inferius. Et 2. Diabolus hanc fcenam fuam adhuc faciliús instruct & ab. folvet, quò animam alicujus viliorem & rerum divinarum, naturaliumque magis ignorantem inveniet. Talis enim cum passionibus suis plané mancipata fit, divortiumque cum sana ratione secerit, nihilque judicet, nifi quod paffio præsens dictar, unde jam lætitiå, jam tristitià; jam amore, jam odio; &c: per vices abripitur, & in suis judiciis est inconstantissima, occasionem hanc diabolus arripiens, quassatam passionibus proprijs mentem ulterius quassare & cribrare quasi potest, imaginationibusque illius propriis (uti jam innuimus) abufus illam il!udere. 3. Hucque multum facit temperamentum certum corporis, quòd quo magis hominem ad tristitiam, metum, terrorem & solitudinem disponit, & cum reliquis causis procatarcticis concurrit, eo omnium facilius Diabolus scopo suo potiri potest; nti inferius id clarius oftendetur. tem experientia probat, quòd inter homines sapientes, in Dei & operum ejus cognitione satis versatos, tum cordada os & an mo fortes, in o audaces, rarisfi-

rissimé quis inveniatur, qui spectrum viderit; at quod melancholici, plebeculi, & præsertim sexus sæmineus illis præ aliis terreatur. Uti rarissimum quoque elt, spectra à multis simul videri.

VIII.

Quæ omnia ex eis, quæ jam particulariús de potentia Geniorum malorum in corpora dicemus clarius cognoscentur.



# PHYSICARUM.

De

ni be

fu

li

Angelorum Malorum in Corpora Potentia.

II.

## CAP. I.

De Angelorum Malorum Potentia in COR-PORA extra nostrum posita.

I.

Eneralioribus Exercitatione

priore præmissis ad particulariorem potentiæ Angelorum malorum contemplationem descendamus. Sed Mic se immensum theatrum multivariis illorum actionibus refertissimum aperit, quod non pauca nobis ostendit, quæ non solum in-genii mei tenelli vires, sed etiam omnium hominum superant, si modum, quo illa à malis his Geniis patrantur indagare velimus, juxta c. I. S. 11. & II.6.6, Exerc: I. Et quis de eo dubitaret, cùm satis constet, quod inter homines innumera stratagemata, tum artium actionúmque varia genera tam secreta fint fiantque, ut vicinissimis etiam, ami(39)

amicissimis & sapientissimis lateant? Multò enim magis callidiffimus Genius, qui artes decipiendi infinitas habet, cujusque omnia opera, sunt opera tenebrarum, hoc est, non solum quod funt malitia plena, & tenebris spiritualibus involuta, aut quòd eorum plurimade noctu, & in locis tenebricosis plurimum peragantur, sed maxime ctiam, quòd tam subtilia fint; ut nec de die lynceis (quod ajunt) oculis videri queant, sua negotia occultabit. Quia tamen non funt omnia æquè occulta, præsertim in quantum solum considerantur ut talia, quæ juxta leges natura fieri debent, (vide C. 1.5.9) & non ut confilia & intentiones ejus, horum quædam præsenti Exercitatione considerationi nostræ subjiciemus.

11.

Ut autem hoc commodius fiat, a levioribus initium faciamus, quò ex corum cognitione ad magis stupenda penetranda nos præparemus. Tum etiam, ne quis præjudicio detineatur, præmonere debemus, nos nil aliud, quàm modum probabilem, quo hæc omnia à malo Genio sieri possint, proposituros, susque deque habentes, an eodem sacta sint. Cum enim idem effectus secundum leges Naturæ univer-

(42)

ria

m

ut

ill

qu

TC

jic

er

lit

ita

n

sales multis diversis modis à Natura & Arte producantur, nemo inficias ibit. hoc multò Magis Genium, scientia sua omnes homines superantem, præstiturum, nullumque, nisi ex illius revelatione, certò dicturum, quem præ aliis elegerit. Nostrum verò institutum ad hoc præcipué collimat, ut aliquo modorum istorum probabili satis allato, quantumin nobis est præjudicium vulgatissimum & summe periculosum ex animis hominum exscindamus, quò putant malos Genios peculiari modo, & prater vel supernaturali(ut loquuntur) hoc cst, non co, quo omnia in corporibus fiunt, at nescio quo excellentiore, hac peragere.

III.

Consideremus igitur primò quo modo in aëre, ut commodissimo suo elemento (ut ajunt) dominetur. Ex Physica liquet, quà ratione aër quocunque modo in angustiam coactus, ex ea propulsus ventos exhibeat etiam validissimos, facillimè igitur apparet, quòd ficuti generaliores isti venti per obstantes nubes, montes, turres ac necessariò siunt; a particulariores ab hominibus ope follis, colipyle, tubi, a oris stabelli ac: sie facilius malus Genius nuda sua voluntate maximam copiam aèris versus unam partem, imò contrariam

riam & secundum quatuor cardines mundi, aut etiam citisme in gyrum, ut turbo siat, propellere valet. (juxta illa quæ Exerc: 1. sunt diela) Quo posito, quid mirum, si per illum ventum turres, templa, ædisicia, horrea &c: dejicere; arbores, segetes prosternere, & eradicare, nausragia causare; sluctus ad littora pellendo aggeres perrumpere, itaque innudationem causare; imò ranas, pisces, aves, lapides segetes, stramen, &c uno nomine omnia, quæ ventus hic potens est secum avencre, ex uno loco in aliam transportare, & similia infinita essicere valeat?

#### IV.

Et quia inaëre innumeri semper sunt vapores & exhalationes, quæ si in unum cogantur nubes, pluviam, nivem, grandinemque componunt, quàm facilé ipsi est vapores & exhalationes in tam densas nubes cogere, radiis solaribus objectæ media die tenebras inferant densissimas & palpabiles; aut quæ, prout variis siguris constant, diversisque modis radios solares vel lunares ad terram & spectatorum oculos reslectunt & resringunt, similitudinem diversarum rerum qua homines illudit, exhib bunt; aut si unæ in alias ab ipso deturbentur; aut versus montes, turresque &c; frangantur, sul-

fim

alia

hor

cul

ren

CO

pu

VIS

re

vio

pe

qu

ta

et

ri

getra, fulmina & tonitrua excitabunt; quibus mediantibus arbores disrumpere; turres, ædificia, horrea", segetes &c: confringere & lincendere; hominibusque & pecudi multis modis nocere poterit. Cùmque non solum sciat, quomodo pluvia producatur, sed etiam quòd pro diversa exhalationum mixtura posfit esse lactei, sanguinei, aliusque coloris; odores spirare non minus varios; tum insceta subtilia in aëre ex certis exhalationibus aut lapillos &c: prognata continere, quam facile talia pluviæ miscebit, & ita lac, fanguinem, atramentum, odores bonos malosque, insecta, la pillulos, & quasi aciculas &c: pluere faciet; aut ex pluvia ista ad varios suos ufus defumet? fimiliter grandine non folum maximo efficto-hominibus brutifque plurima damna inferre potest, fed ad exemplar ingeniosæ Naturæ diversas figuras ipfi induere, ut vel crucem, vel conum, vel stellam, vel faciem quamcumvis referant, ut his figuris non minus ac speciebus illis in aere repræsentatis, credulitati hominum ocultas insidias struat.

V.

Porrò, quia pro exhalationum harum infinita varietate diversa speciei meteora generantur, ingeniosus hic artisex ad simi(43)

fimilitudinem illorum meteora quævis alia producere novit, formas & figuras hominum, avium, plantarum, fasciculorum straminis ardentium &c: referentes, eaque pro libitu, vento ad hoc concitato ferre, ut circa flumina, sepulcra, carceres, patibula, locaque quævis à frequentia hominum remota, ire, redire, saltare, obambulare, volare &c: videantur Idque præsertim tempore pestis, justitiæ publicè administratæ &c: quò hominibus terrorem incutiat, cogitationesque superstitiosas ingerat; Unde etiam ista loca spectris, lemuribus, spiritibusque samosa esse dicuntur.

VI.

Imò cum ab exhalationum varia attemperatione contagium in aere possit oriri, quod pestem & mortem hominibus & pecudibus, un sterilitatem inducat; tum segitibus arboribusque noceat; hoc ipso concitato, quid non damni humano generi inferet? Et cum naturaliter tempore talis pestis meteora prædicta frequentiora essé possint, ignesque fatui circa sepulchra hærere, quià ex eis exhalationum, peste extinctorum, copia est frequentior, illorum aliquos in unum compingens, ansam dat vilibus animabus spiritus ex sepulchro redeuntes & majorem pestem &c.

indigitantes, & nescio quid non, singere. Et si forsan hoc tempore, cometa in cœlo sulgeat, quem vulgus sibi sirmiter persuadet indicium instantis belli, pestis, samis, sterilitatisque certissimum esse, quas non curas & auxietates, quasque suspiciones mirasque interpretationes in visious animis non producet?

VII.

Et ut magis nobis persuadeamus, anod etiam colorem varium islis omnibus suis ludibriis & terriculis inducere possit, cogitemus non solum quòd sicuti ex diversis mixturis liquorum (uti vel ipsa pix liquida aquæ affusa, aut aqua sapone imprægnata & in bullas inflata docet) varii colores oriuntur, ita etiam ab exhalationem diversitate; sed præsertim quod idem fiat ex simplici corporum versus radios varia positione, (uti in collo columbino &c. videre est) atque ex hac etiam iridis tam naturalis quam artificialis jucunda repræsentatio, nubium colores varii: halonum & coronidum circa sidera apparentiæ &c. dependeant Nam cum accuratissimé hæc omnia pictor hic excellentissimus perspecta habeat, cur non mixtis miscendis, contemperatis co-temperandis, radiisque solaribus au

011

co

ato

pu

pil

pi

ri

0

Ci

(45)

aut lunaribus debito modo objectis, omnium corporum species cum suis coloribus vivis repræsentare posset, atque ita aut tanquam juvenem talem pulchrum, prout angelos bonos depingunt, se exhibere; aut principem, prophetam, militem, monachum, puellam, serpentem, avem, feram rarissimam, & aliquando summe monssirosam; imò integras choreas, exercitus; Et similia infinita?

VIII.

Novit non minus, qui acr nimis agitatus valde incalescat & ineptus reddatur, ad multorum animalium ignem vitalem conservandum, sed aptus ad extinguendum, unde suffocativus dicitur. Novit qui condensatus ad instar durissimi marmoris resistat, & subitò rarefactus & à priore constrictione liberatus duriffima quoque & graviffima propellat, frangat, comminuat, difcutiat. Novit sonum nil aliud quam tremulum aëris motum esse, & quomodo in aëre varii odores propagantur &c: Hinc pro lubitu suo aeri omnes has varietates inducens, nova alia producit. Sic v. gr. aëre suffocante producto, equos ad anhelitus difficiles, spumæ ex ore rejectionem, calcitrationem, variam jactationem incitat; aut odores, equæ

rui

tio

fce

int

hif

no

80

ia

m

hi

re

q

d

0

ta

T

9

ti

h

r

lascivientis similes objiciendo ad Venerem, & cursum indomitum, Et canibus odores ferarum, aut heri fui fimiles, aut illorum voces objiciendo, illos seducia. Sic condensato sortiter aëre brutis & peregrinantibus resistere ita potest, ut progredi non possint, etsi nil videant, quod obstet. Eodem modo corpora gravissima in libero aere sustentare & suffere potest, quo rarefacto iterum subitò decidunt, & magno impetu cadendo substrata comminuunt; quo pacto & lapides, globos &c: tanquam ex funda, sclopetis &c: projicere potest. Nec quid obstat, quòd codem in formam manûs, mallei, gladii &c : præcisé condensato & in corpora bestiarum hominumve fortiter impacto alapam infligat, quæ vestigium 5. digitorum, aut vulnus, quod vestigium mallei, gladii &c: referat, sic tamen ut nil, quod feriat, videatur.

IX.

Denique, quia ipsi satis perspectum est, quo pacto materia ignis aliaque cœlorum (de quibus C. 3. § 1. 2. 3. Exc: 1.) sit causa omnis caloris, sermentationis, liquorum purificationis & (sita loqui liceat) pellucidationis; gravitatis, luminis &c: ex quibus porrò mineralium, sossilium, plantarum, arborum,

rum, ipsorumque animalium generatio, imò omnia quæ, tam in terræ visceribus, quam supra eam oriuntur intercuntque, dependent, quid mirum, fi hisce suis aptissimis instrumentis utens non folum herbas, plantas, arbores &c: multis modis alterare, sed eas etiam producere poffit, uti & gemmas, metalla &c: & simulacra quædam ex hisce conflata: imò etiam mures, glires, aves &c: & uno nomine, res quasvis antea nunquam visas, & quarum fimile quid forfan in rerum natura nondum extitit? Hæc igitur cum ejus fiant opera, quorum quædam se ut automata habent, illa varié non tantum movere, sed etiam per illa loqui poterit, vel quatenus organis eorum ad vocem articulatam edendam aptis utitur; vel faltemaërem circa illa, modo illo, quo ad hæc aut illa verba fignificanda moveri debet concutiat; sic ut si osillorum suorum animalium, quis moveri videret, & fimul hæc verba audiret, Diabolum per illa loquutum effe diceret. Quamvishic motus oris non necessario adsit cum & per statuas & simulacra loqui posfit, & quidem jam hoc momento per hanc, altero per aliam; jam tanquam eminus, jam cominus; idque vel ad dextram, finistram, sursum, deorsum &c:

qu

af

&

pi

a

f

8

ir

&c: Hoc enim ex hoc solo mihi dependere videtur, quòd ab hac aut illa parte tremulus ille aëris motus, qui sonum vel vocem repræsentat, primò ab ipso directus sit. Sed quia infinita similia, quæ huc spectant explicare ex dictis possemus, quæ charta non caperet, paucis his contenti simus.

## CAP. II.

De Anglorum malorum in corpora Humana potentia.

I.

Quot diversis instrumentis & modis agendi malus Genius instructus sit, quibus valet laté suum Imperium per aërem & terram exercere, multò facilius patchit ex Medicina quomodo his mediantibus in corpora nostra vim suam exercere valeat. Novit enim hic malus Genius multò distinctiùs quàm omnes Hippocrates & Galeni, quid subtilissima quævis materia in aëre existens, & totum nostrum corpus continuò pervadens, quid aër reliquus crassior illud circumsuens; quid

quid alimenta & medicamenta ab illo assumpta, & in succum & sanguinem conversa, possint boni malive præstare, & vel sanitatem vel innumeros morbos producere.

11

Horum aliquot exempla jam cap. præced. incidenter attigimus, sed ut magis hoc patescat specialiora quædam distinctius explicemus. Sic non tantùm acre calefacto & suffocativo reddito brutis hominibusque respirationem impediet, verum etiam vitam eripiet. Et hoc facillimo negotio in fossoribus qui in profundis terræ cavernis operantur impetrabit, quia ibidem subtilissimarum exhalarionum maxima copia est, que ad sanguinis refrigerium, quod ad conservandum ignis vitalis vigorem summé necessarium est, ineptæ existunt & plerumque nimis crodentes sunt, qua propter per se valent vitam hominibus illis adimere, licèt non tam citò, quảm cùm à malo Genio copiosiùs & celeriùs agitatæ & versus corum nares instar venti subtilissimi propulsa, sanguinem impetuose & magna copia intrant. Sic vice versa aërem hominibus imminentem condensare & premere novit, ut illo gravati vix spiritum ducere, imò se ne quidem commovere valcant,

qua

quapropter humeris, collo vel capiti molem quandam impositam esse, aut aliquem insidere, dicunt. Et quamvis non repugnet, illis molem aliquam à malo genio formatam, vel aliunde mediante aëre allatam revera imponi posse, attamen frequentius hoc ob morbum, qui incubus vocatur, fieri judico.

fu

qu

Xi

a

pe

III

De contagio in aere excitato, qui pestem &c. producere queat, Cap. praced, dictum. Eodem modo, si quid corrosivum & exedens ab exhalationibus secernat, & faciei cutique hominum applicet, illam denigrare, rubefacere, aut variis maculis, punctulatim disperfis deturpare; pultulas varias, scabiei, psoræ & lepræ, species inducere potek. Eædem particulæ cum aëre in pulmones ruentes ulcus & consequenter phtisin inducere, ad fanguinem verò & cor delatæfermentationem ejus immutare & febrim, tormina &c: producent; Imo pars carum multò subtilior sursum ad cerebrum tendens illud perturbare, & vel vertiginem, qua omnia in gyrum circumrotari videntur, vel aliam quandam noxam cerebro inferre; indeque ad mulculos & nervolum genus omne iplumque languinem delata, novas turbas dare poterit. IV. Quoiti

ut

vis

à

e. le,

1,

ui

p.

id

1-

n

Ouomodo diversimodè in oculos per sua repræsentamina; in aures per alloquutiones; in nares per odores, maximé tetricos, & sine quibus post se relidis non recedere dicitur; in linguam per diversos sapores agere, & sic lumine vel sono fortissimo; odoribus pessimis & saporibus erodentibus organa hæc sensuum, imò totum corpus, totumque hominem lædere possit ex cap. præced. satis constabit. At referent etiam spechraalia calida, vel frigida; alia humida, vel ficca apparuisse; imò malum Genium cum sagis actum Venereum, exercuisse, & fimilia, que sensum tactûs magis concernunt. Unde hæc? Concipi equidem facile potest, quod, si corpus a Diabolo formatum multis exhalationibus oleofis & fulphureis conftet, flammamque aliquam levem concipiat exteriorem ejus superficiem solum depascentem, hocque corpus applicetur protinus homini, calorem fit exhibiturum, imò qui aliquando urat; sed si non statim applicatur, sic ut per flammam materia combustibilis prius sit consumta, alia crassiore relicia; aut si folum hoc corpus fit lucidum & non ardens, frigidum apparebit. Uno verbo, quò corporum talium minima natunaturalia erunt magis agitata, eò plus ca lida; quó minus, eó plus frigida; quò plus liquoris in se habebunt eò magis humida quò minus eò magis ficca erunt. quantum ad fagas; etsi non implicat; Diabolum corpore hunc in finem effico titillationem veneream inferre, & qui ipsi jus in corpus suum sagæ concesse. runt imprægnationis speciem, ipsarum fanguine, vel folo nutu voluntatis altento, suscitare posse, unde ranas, bufones, aliave infecta sagæ enituntur; attamen judico id potius in deceptione & illusione continua consistere, de qua inseriou Nam generaliter bene notari yelim. quòd illa omnia phænomena, quæ Disbolus fenfibus externis hominum objicit, rarò tam perfecta fint, uti de eis homines loquuntur; sed quòd imaginatio, me ticulofitas, & præcipuè mendax fama, quæ semper crescit eundo, formameis det exactam & elaboratam magis, quam unquam in reiveritate fuit; uti itidem hoc ex infra dicendis confirmabitur.

III to

r

u

V.

Præ aliis autem hîc confiderationem meretur, quomodo per illa, quæ assimmentur & in succum & sanguinem convertuntur, malitiam suam exercere valeat. Nam etsi homicida hic omnium maximus animis hominum præcipuè in hiet.

ca

ida Sed

et; Co uin Ne.

ım

11-

8

11,

hiet, attamen vitam quoque illorum aut altem valetudinem, si prius ipsi non li-cet, perdere tentat. Novit enim, quòd corpore malè disposito mens in consortium trahatur, doloribusque & molefiis vexata ad suas proprias actiones 2què ac ad illas quæ à conjugio mentis corporisque dependent, inepta facile reddatur. Novit etiam non solum, quod temperamenta corporis sequantur moresanimi, sed etiam exactiffimam omnium temperamentorum cognitionem habet, & quomodo in mentem agant, quæque ad fuæ voluntati optemderandum magis idonea fint; hinc faltem ut ca quæ minus apta sunt per morbos aliaque media mutet nunquam non invigilat.

VI.

Totum igitur corpus quia præcipue perdere & destruere allaborat, hunc in finem quo potest modo alimenta corrumpit, vel ut loquuntur veneno inficit. Hoc quomodo mediantibus illis, qua sub forma cibi & potûs assummuntur impetret, ultimò jam paucis inquirendum. Et sanè hoc ipsi facile est. 1: Quia novit multò melius quam ullus Botanicus & Chymicus naturam omnium herbarum, mineralium &c cum ipse (ut dictum \$.9. C. præc.) variasherbas, varia minera-C 3

lia

(54)

quæ

min

bis F

ven

cun

gur

cer

fer

vit

ru

na

ar

12

11

n

11

n

lia producere queat, ideòque ipsi facile sit tale quid producere, quod respe-Etu hujus aut illius temperamenti venenum est, & adhuc facilius, ca venena qua jam existunt cognosere. 2: Cumque illa fubtiliffimarum partium esle queant, ut, separatim in aere illis particulis existentibus, nullo modo percipiantur, (uti contagium pessis &c: ) nullo animadvertente, cibo potuique illas misce re, idque citissime poterit. Cumque hæ particulæ se ut fermenta subtilissima & efficacissima respectu corporis hujus aut illius hominis habeant, pro diversa illarum qualitate & attemperatione, cum ventriculi fermento naturali mixtæ erunt. vel folum naufeam, vel vomitum fimul, tormina, & inflatio nem &c. producent. Et hæc medicamentis et iam hominibus cognitis facilè conficiet. At forsan non iisdem 3. vermes varii generis; uti & inseda, quorum aliqua tam perfecta sunt, ut sonitum diversorum animalium, v.gr. ranarum, pipionum, murium &c: referant, que alias procreare didicit. Quod sanè mirum adeò non est, cum Chymici ex certis misturis, fimi equini calore fovente, aliisque modis, insecta varia producere norint; At certe fimi equini calore, multo aptior esse poterit ad hunc effectum impetrandum digestio illa, quæ

que in ventriculo perficitur. Multò minus 4. mirum, quod talia fermenta cibis potuique miscere sciat, que post levem aliquam in ventriculo ebullitionem cum partibus cioi variis modis conjunguntur & concrescunt, atque ita calcem, arenam, cretam, lapillos, scobem ferri,&c. imitentur, uti ex olco tartari & vitrioli mixto, corpus albicans & durum, quod tartarum, vitriolatum nominamus, per fermentationem subitancamoriri videmus. Aut 5. fi l'entior fit illa fermentatio, cum certis ciborum particulis junctis, & fecundum longitudinem extensis speciem capillorum, filorum &c: rudimenta futurorum vermium existentium, referent Uti constat vermes in ventriculo & intestinis natos ex innumera congerie talium filamentorum, diversos etiam colores habentium, quasi constatos esse: Magis 6. mirandum quomodo aciculas, & ferramenta minora sæpius dicantur veneficio infectos ejicere, quia, nisi cibo & potui à malo Genio ejusque servis sint mixta, non ita liquet quomodo ad instar priorum in ventriculo generari queant. Quamvis putem me experimentum aliquod Chymicum legisse, ad cujus ideam hoc aliquomodo evplicari posset. At 7. fidem fere superat, & à me nondum bene

nu est fol

m

ex fu

ra

lita

e

ne concipi posse sateor, quòd referant integros cultros, serras, magnos clavos, magna srusta panni &c: à venesicio infectis evomi; de quibus ideireo nihil jam determino, niss quòd potius ad illussones & meras apparentias à Diabolo essictas, & quòd unum pro alio corpore substituere queat, reseram.

VII.

His igitur & multis aliis modis ventriculi fermento ex naturali slatu plane deturbato, quid mirum si inde totius sanguinis bona constitutio perdatur, sic
ut ita diabolus consequenter tormina, ructus, murmura, rugitus varios; ventris insufflationem immanem: dolores capitis
& deliria horrenda: mictum sanguinis aut hæmorhagiam narium maximam; ulceta sæda & maculas turpissimas; sebrem lentam & tabem consummatissimam; & verbo, nullos non cruciatus & morbos quibus corpora hominum
tentari possunt causet.

VII.

Si tamen ipsi non liceat esseus tales votis suis plané respondentes hisce mediis obtinere, Deo hæc opera Diaboli desseunte, aut ne omnem essectum sortiantur impediente, sæpius tamen hæc fermenta, aliquas saltem suarum virium exerentia, ad temperamenta hominum

(57)

111

05,

n m

0-

f-

re

num mutanda sufficiunt, sicuti notum est chymicis, quomodo idem corpus vel solo gradu caloris paucissimisque aliis mutatis, aliam naturam induat; sicut ex eadem materia vomitorium, purgans, sudoriferum, alterans, imò corroborans sieri queat. Quocunque a. modo se temperamenta habeant, sive naturaliter talia sint, aut naturali morbo mutata; aut cooperante Diabolo; paucis exemplis quid per illa sola in corpus & consequenter in animam producat, jam videamus.

# CAP. III.

De malorum Angelorum in Corpora hominum potentia per solum temperamentum

L

H Actenus qua ratione Diabolusmundo majore ad minorem perdendum utatur vidimus, restat ut consideremus, quomodo ipsius corporis viribus ad nocendum homini, quoad corpus quidemdirecté, consequenter vero quoad mentem ejus utatur. Vires igitur ejus cum intemperamento suo naturali consistant, in-

C 5

ter.

speri

dun

ner

hon

imò

rail

tun

mo

cas &

lis

du

ch

fü

21

le

C

ter illud occurrit primo quod fangui. neum dicitur. Hoc autem cum præ aliis temperatissimum sit, & corpus validum & vegetum faciat, non ita directè ad noxam aliquam ipfi inferendam Diabolo inservit, sed solum indirecte. V. gr. quia hoc temperamentum homines ad Venerem instigat, Diabolus factam hanc de objecto Venereo impressionem in cerebro, facile tam fortem & dillinctam facere potest, mittendo similes spiritus animales versus eandem partem cerebri, ut inflammatus quasi celtro Venereo ejusmodi, réjecto omni pudore & usu rationis ad lasciviam, scortationes, & adulteria laxatis quasi habenis ruat, quo ficuti mentem fuam & famam deturpat, fic corpus enervat.

11.

At multò magis ipsius intentione aptum est illud quod valde biliosum est,
quia illi homines naturaliter ad iram,
odium, invidiamque tam proclives sunt,
ut horum vitiorum signa ipsis oculorum
actionibus, frontis plicis, faciei rubore
vel pallore, &c: ob levissimam quoque ansam ostendant; vitia sanè qua
cum natura Diaboli à nobis Exc. priore
descripta præ cœteris conveniunt, sic ut
in illis suam imaginem quasi videat, &
obid de meliore sua intentionis successu

(59)

speret. Hinc sicuti illis ita novit uti, ut indirectè hominibus talibus noceat, dum hæc vitia matres quasi tixarum; vulnerum & homicidii sunt, propter quæ homines samæ, sortunæ, corporis & vitæ, imò sæpius mentis & salutis æternæ jacturam patiuntur, sic directè temperamentum hoc usurpat ad excitandas sebres ardentes & quæ inde sluunt deliria, memoriæ imbecillitas &c: passiones colicas; diarrhæas sortissimas & dysenterias, & similes morbos, quibus homines talis temperamenti naturaliter obnoxios esse Medicis notum est.

III.

Præaliis tamen ipfi maximé commodumest temperamentum valde melancholicum, & à quo pituito sum parum dis-Hoc equidem nomine etiam, quod morbos qui inde propullare posfunt, facillimo negotio producat, foveat, augeatque, maxime tamen ob id quod tales homines naturaliter ad trislitiam inclinent; solitudinem ament; atque in confideratione hujus aut illius objecti, præsertim tristis, diu & mordicus quasi hareant; meticulofi etiam fint & ob minima alterentur, consernanturque. Uno nomine, plerumque vilissimi, tam' quoad mentem, quam quoad corpus exillant. In illis enim aptissimum quasi thea.

bet

eft

re

be:

te

ta

na ti

V

ti

T

I

meatrum invenit, in quo suam personam, hoc est, spiritum superbiæ, deceptorem, mendacem & homicidam agit. Nam cum ipfi nullum gaudium quafi majus evenire possit, quam si homines ad desperationem deducat, ut sibi, de salute æterna desperantes, & à Christo ad hostem ejus Diabolum deficientes, violentas manus ipsis inferant; idque tam grande facinus sit, quo ipso vix dignius quid patrare potest, ideòque nec uno insultu, sed tractu temporis & per occultas infidias & artes, quibus animo & corpore fortes melius resistere posfunt, in hominibus talibus melancholicis, uti eos descripsimus, citiùs se exoptatum eventum assequi posse, apprime novit.

IV:

Gradus igitur aliquos, per quos in expugnando tali homine progreditur distinctius consideremus. Et 1. quidem in eo consistere potest, quòd conservans eundem motum spirituum, quo sibi homo, maximé in solitudine, qua aptior est ad profundiorem contemplationem, aliquod objectum, & præsertim quod tristitiæ causa est, repræsentat, passonem præsentem sirmat, adauget; un de objectum quod considerat, tandem imaginationi ejus tam vividum exhibebi

bebitur, ut sicuti in imaginatione illeeft, ita etiam extra suum corpus existerejudicet; Non aliter, ut qui ociosè nubes & ignem &c: defixis oculis contemplatur, varia in ipfis corpora oriri & interire quasi videbit, quorum imagines tamen folum modò in ejus forti imaginatione subfistunt. Sed quia hæc apparentia quam extra se melancholicus esse revera putat, statim disparet, quia metus, vel terror., vel alia quædam paffio fuperveniens, cursum hunc spirituum animalium, qui ad fortem hanc imaginationem requirebatur mutat, hinc certò se spectrum vidisse concludit. Cum autem hoc melancholico sæpiùs evenire poffit, hinc habitum quafi metus & conflernationis contrahit. Hoc modo viduz melancholicz demortuus maritus. quem impense amavit facilé reducitur; amatoribus illa persona, quam vehementer amant, oftenditur; avaro opes, quarum cupiditate flagrat & anxiè quarit, monstratur &c:

V.

At II. quia melancholicus ad communem ferè omnium hominum morem (confer C.3 §.7. Exc I) Deum, mentem suam, mortem, tam naturalem quàm æternam, Diabolos, pænas & gaudiaæterna non nisi sub imagine corporea repræ-

C 7

fentat, hune perversum conceptum Diabolus, modo jam dicto, figit, ut præconcepta & falsa opinio quæ inde nascitur, ex ejus animo difficillime exscindatur. & habitus perversus, jam ab infantia contractus magis perficiatur, fic ut tandem impossibile ipsi fiat de Deo & rebus intelligibilibus aliud quid qu'amcorporeum & fallum concipere, Namex hoc menstalis hominis non potelt non quisi carnalis & animal quasi brutum fieri, quod nullo modo sapere poterit id quod eft Spiritus Dei, sed quod ridiculum & stultum putat quid, de Deo &c: absque imagine apprehendere. Hincà vero Dei cultu necessario declinans, & alium quam Deus non vult ex imaginatione sua fingens, spirituique Deo contradicens, nec ipfi ses ubjiciens, optatum quafi Diaboli diverticulum se exhibet, quo opportuno tempore utatur ut hominem per semetipsum vinciat, vincat, & quoad corpus & animam perdat.

VI

Nam III. opportunitatem hanc Diabolus facilè inveniet. Ita v. gr. vel hoc solo quod ejusmodi homo carnalis sibi mortem ut terribilium terribilissimum imaginetur, hanc ideam Diabolus confirmando ipsum ita terrere potest & simul mundo assigere, ut velsolum mor-

17.24

tis no

ius C

licia

&do

fet,

cœl

pof

ti fa

lice

me

an

pit

qu

te

at

ri

tis nomen ipsum expavescere faciat, cujus considerationem ut tollat mundi delicias quæ rat. Hinc quia nîl horribiliùs &dolorificum magis, quam mori censet, quæcunque ipsi de æternis gaudiis& cœlesti gloria, quibus nisi post mortem possumus indui, dicentur, nunquam tantifaciet, ut ob ea mori vellet; nam heèt libenter eis potiri vellet, non tamen per tam duram & asperrimam viam ( ut ip fividetur ) ad illa transire cu-Unde mavult temporalibus frui, quam ob æterna gaudia mori Non aliteruti pueri quidem fanitatem affectant, at potionem amaram chibere nolunt, malintque valetudinarii manere & mori, quam fanitatem ingrato medio recipere

VII.

Quousque jam homine tali irretito si IV. eveniat ut damna aliqua ingentia fortunæ, famæ, corporisve patiatur; Ut siad paupertatem redigatur, si injuriis gravetur, si cruciatibus & morbis teneatur, tunc demum suam Diabolus imaginem, & cruciatus infernales quales sibitalis homo singere solet, in memoriam revocat. Sed multo horribiliorem, sic ut mortis imago præ his pulcrasit; simul hæc sua damna ut justam pænam Dei, qua ob peccata hæc & illa, innu-

qui Qu

CO

co

m

tit

du

qu

te

(1

20

ri

imumera & maxima punitur, & qua instantium pænarum adhuc minima sit, objicit, sic ut omnibus illis ferendis par non possit esse. Hinc cruciatus & morfus conscientiæ quidem innumeri in tali animo surgunt, at non est tristitia secundum Deum, quem (juxtath. 5. hujus) nunquam agnovit, sed ejus loco Principem summé iratum, & implacabilem; ignem & flammam confumentem & simile quid imaginans, præ anxietate què se vertat non habet, ubique quasi spectris illi occurrentibus, quæ interius imaginationi ejus Diabolus obtrudit, Inter tot mala & spectra ergo quasi verfans, quorum quodlibet morte multò horribiliorem judicat, facile suam sententiam mutat, & quia mortuos judicat nullos dolores amplius sentire, & que de vita alia post mortem sæpius audivit, ese nugas, nec futuram talem unquam resurrectionem &c: inter omnia. mala hoc minimum effe concludit mori-& finire morte dolores, & quidem subito, ut quasi mortem, seu terriculum illud crudele præveniat, ne ab illo diutius totqueatur. Er sic Diabolus tragædiam fuam finit.

#### VIII.

Sed hîc bene notari velim; me dum de melancholico hæc refero non tamen reli-

reliqua temperamenta excludere, foquor enim solum jam de aptissimo; Ouippe illa aptitudo uti in solo corpore confistitita medicamentis, musica hilari, consortio læto &c: atque ita simul hic malus Genius potest pelli, id est, hæc aptitudo quam malus Genius ad nocendum homini invenit. Certum enim eft quòd Diabolus idem in aliis quoque temperamentis obtinere possit, quamvis (fisolum corpus respicias) non tam facilè. Hujusque rationem unam & sufficientiffimam damus hanc : quod quemadmodum mens nostra ultimò per spiritus animales operarur in corpus suum, & perillos etiam patitur (juxta C. I. 5. 8. Exc. I.) fic itidem & malus Genius in: mentem humanam agat, ac ob id quoties. spiritus animales eodem modo in ventriculis fluere & quafi radiare nutu fuæ voluntatis faciat, quod requiritur ad hoc. vel illud menti humanæ repræsentandum, toties ea perceptio in mente illa oriatur, qualis naturaliter ipsi evenire debet (juxta Exc.I.C.I 1.7.) Atque ita non solum in insomniis illam terrere, & ut hac vel illa quasi videat, audiat &c : efficit, sed de die quoque imaginationem. hanc occupans, extra fuum corpus hæc & illa audire, videre &c: efficiet; unde fascinationum variæ species emergunt. Hinc

gi

ru

n

qI

li

te

1

Hinc enim aliis quæ videre volunt, ut furem, amasiam, &c: in circuloterra inscripto: aliis in speculo, aliis in aëre &c: repræsentat; Perinde enim ipfi eft ubi ea repræsentet, quia sufficit clara & distinctailla imaginatio interius menti humanæ objecta, ut judicet illa, quæ folum in cerebro suo quasi videt, in locis illis, quæ oculo opposita sunt, existere. Unde maniseste patet non solum infinita pro spectris extra hominem apparentibus haberi, quæ tamen non funt, verum etiam difficulter determinari posse, quando, quod ut spectrum apparet, revera sit aliquid à Diabolo in aëre formatum.

IX.

Tandem, ex dictis clare patet, quomodo Genius malus morbis, facillime
uti possit ad homines terrendos, decipien
dos cruciancò que. Sic quam facile se
deliriis febricitantium, & epilepsiæ variis symptomatibus, & somnambulonum actionibus, immiscet? Atque, cum
qui incubum patiuntur (morbum naturalem scil:) ex vulgi superstitione putantes illum à nescio quo Genio lascivo induci, opinentur se à lemuribus insessar
& subizi, facile illos in sua opinione
consirmari, ut neglectis ordinariis remediis ad superstitiosam curam consugiant,

1t

æ

i

giant, sed etiam aliquid de suo in tali morbo addit. Et cum uterus sit infinitorum malorum mater, sitque sexus fæmineus temperamenti magis frigidi & aquosi seu melancholici, animamque viliorem habeat; multo magis illas Diaboli tentationibus obnoxias esse, quis non videt?Hinc non solum pica, surore uterino, epilepfià uterinà præsente; &c: suam vimfacilius exercet; & fua negotia ordinario naturæ cursui miscet, sed ctiam multò rariùs viros quam fæminas, & inter illas vetulas & conditionis inferioris & male educatas irretire potest, ut fagarum more vel alio quocunque modo ipfi inferviant; imò tentatio illa omnium maxima & horribilissima quæ obsessio corporalis vocatur, rariùs in viris quam infæminis invenitur; & illæ rutsus co magis huic obnoxiz funt, quæ furorem uterinum aliumve similem uteri affechum patiuntur. Quacunque a. in tali obsessione observantur; aut in hominibus incarceratis, quibus collum obtortum à Diabolo esse dicitur; aut etiam aliis in aqua varie laceratis, aut similibus quæ huc spectant, ex eis quæ his Exercitationibus dicta sunt, posse satis probabiliter educi & probari judicamus.

mil

101

mi rat

ru

da

In

at

ft

m

il

P

De malorum Angelorum in homines Per homines Potentia.

T.

P Ossemus filum considerationis pri oris ulterius extendendo ostendere multos alios modos quibus Diabolus in hominum animos illabi possit, utillos fibi deditos & obstrictos variis modis & gradibus faciat, atque ita examinare, quomodo illi qui vanitatibus, crudelitate, crassa ignorantia, superstitione, avaritià & fimilibus vitiis laborant, jam abipso illaqueati quasi sint, & proclives redditi ut ad alia pejora transcant. Quippe hac gradus funt, quibus ad vanæ Astrologiæ, Chiromantiæ, Physiognomiæ, Alchimiæ & fimilium studiorum, quorum fundamenta nulla funt certa, at maximè vanis præjudiciis ex infantia, sensibus, gentilismo & papatu haustis innituntur, vanissimum cultum facile transitur. Quamvis enim astrorum vires in hæc inferiora agere nullus neget; & signa quædam in manu, facie & toto corpore possint esse, sanitatis vel morbi, quia ejus effecta sunt; & in mineralibus infinita lateant , quæ inde deduci possunt.

poffunt attamen hæc adeò a tot & tam minutis circumstantiis dependent, ut non possint nisi summo labore & à Philosopho sagacissimo, & nullis non adminiculis instructo quibus rerum naturam recta methodo introgredi camque contemplari debet, inveniri? At plerumque hujus farinæ homines vix primorum elementorum folida cujusdam Philosophiæ cognitionem habent. Imò si prædicta vitia magis excellant, aut se homines profunde vanissimis studiis immerserint, quam facilis ad magiam, incantationem, præstigia; imò veneficia & fimilia est prolaplus?

II.

Sed tales modos quam plurimos quilibet, ingenii vel mediocriter subacti,
excogitare poterit. At quo complementum quasi aliquod hactenus dictorum
adjiciamus cum I. præter mundum &
proprium corpus nostrum ad nos perdendos, Diabolus maximé etiam utatur
hominibus hisce vanis tanquam suis canibus venaticis, quibus insidias primò &
principaliter menti, tum corpori nectit
quarum etsi graviores & notabiles magis sint illæ, quas homini obveniunt per
illos qui magorum, sagarum, lamiarum,
venesicarum nomine horrent, atta-

(70)

COI

aff

gn

en ad

po

e

**e**1

ti

men omnes à Patre suo qui absolute Malus dicitur, speciali jure Mali vocantur. 2 Quia horum opera non
minus ac Diaboli homines admirantur
& stupent, de hisce pauca adjiciemus,
ex quibus patescet illos æquè & multo
minus ac Diabolum esse metuendis
illis qui credulitatem suam iis non addicunt, & sirma side Deo suo innituntur.

III.

Hunc lin finem tolli debet grande præjudicium, quo vulgus putat hæc opera ab ipsis Malis hominibus immediatè produci, ad instar canum qui lapidem quo petuntur mordent, neglecto illo, qui eum mittit. Ita enim illi rarissime quid illorum patrant, sed Diabolus illorum loco; & licet illis certa corpora fubministret, ut potiones, ova, poma, radices, capillos hominum, panem mendicatum, falem, herbas & similia innumera, attamen illa. r. Aut nihil sæpissime agunt; quamvis decepti hoc modo sibi firmiter persuadeant le hæcilla certò patraffe, non aliter uti pueris persuaderi solet, quòd fortem virum nutu & gestu prostrarint, qui alia de causa cadit; vel simile quid fecisse quod vires corum superat, V, gr. cum venesicæ fulmine concitato com-

Cum venatores comburunt segetes. Diabolo mancipati feras aliquas raras afferunt , quæ nunquam vilæ funt & quas illi soli possunt capere. Novit enim Diabolus eas ex regionibus aliis adducere, fi non ipsas faciat, aut, quod potius judicarem, feras vulgares sub specie valde rara apparere facit, ut si v. g, cervi caput multò, magus solito oculi ignei, cornua in gyrum rotundata, cauda equinum in modum oblongata &c: exhibeatur. Sieque ipsos venatores aliosque eludit, non aliteruti per specula & vitra arte polita facies hominis monstrosa & multiplicata ostendi potest. Cum sagæ in quibusdam locis infantes jam natos matribus & nutricibus subducunt & illorum loco bufones & monstrosa quædam supponunt Nam hoc etiam in continua delufione, qua sagas & omnes illos, qui potentiam talem sagis afscribunt quorumque credulitatem & animum ita præoccupavit, confistit. Quam credulitaiem ut firmet, à delusione illa statim desistit, quam primum virgis tales supposititii fætus cæduntur, sic ut prior infantium forma iterum conspici possit.

Atque ita judico Diabolum serè omnia illa efficere que omnibus illis hominibus

n

m

pl

60

0

q

q

Þ

e l

fi

n

fi

u

in

E

fi

ta Xi

m

fic

16

e

n

u

bo

minibus Malis afferibuntur, quos ut altiùs cum credulis aliis decipiat, persuadet eis, hæc fieri per ridiculas quasdam ceremonias aut res, quas in suisartibus exercendis adhibent, uti v. gr. cantilenam, verba quædam barbara & tertiata, initium Evangelii S. Johannis, figna crucis, hostiam, nodos implicitos, congelta offa, radicem mandragoræ, nescio quid theculæ inclufum quod spiritum familiarem vocant; & similia innumera. Nam hec potius habenda funt tanquam tot quafi facramenta & figna præsentiæ Diabolica, fic ut dum per illas superstitiones colitur & fœdus cum ipso contractum stabilitur, statim adsit consilio & auxilio illis, qui eum colunt, ut in æternum illos perdat.

V.

Sæpius tamen suis servis medium aliquod naturale dat, quod hæc & illa producit, attamen illi æquè sciunt quomodo hæc operentur, quàm novit rusticus quomodo agat magnes, quem jubetur ferro applicare, videtque statim ferrum versus magnetem rapi; aut si uxori suæ specificum uterinum propinat videtque illam à symptomatibus uterinis liberari. Ita enim venena diversissimarum virium aut alia quæ

(73)

naturaliter hæc & illa mira producunt mancipiis fuis tradit, que illi folum applicant. Et quod miraris forsan, Diabolus per tales malos fæpe bonum quid operatur, uti medicamenta dans bona quibus multi morbi, & præsertim illi, quos arte fua produxit, tolluntar, quod Di bolus ab incredibili sua malitia impetrare non posse videtur. Ac ita sane eft. Nil ipse commiserationis habet. sed I. tenetur sæpius à Deo ut proprium fuum opus destruat. 2. Hac simulata bonitate menti hominum insidias subtiliffimas & omnium periculofiffimas struit utabipsa credulitatem & confidentiam impetret. Parum' epim illi interest fi corpori pro tempore bonum quid faciat. fimentem modo æternům ( uti intentat) perdere queat, corporis enim enitium sequuturum novit. Ipsius autem multom interest, at aliquando bonum aliquod leve producar; veritatem dicat; fidem contractus fervet, amicum & angelum bonum &c: simulet, ut co ipso regnum suum magis stabiliat. Nunquam enim magis quam sub specie veri & boni nocet, nec unquam plus metuendus eft'; unde vulgus dicere solet, quod si Diabolus tam niger appareret, utieft, nullum ad se trahiturum.

Ut

Ut autem ulterius præjudicia nostra deponamus, notari hic bene potest, quòd, quia Diabolus integram rerum naturam intime perspectam habet, possit cuidam fuorum mancipiorum quædam flupenda Naturæ arcana detegere, etfi non addat causas per quas hæc & illa fiant. Atque ob id talis Diaboli subditus non folum stupenda quædam præstare poterit, sed etiam illi quibus hoc revelabit eadem præstabunt; quo pasto fiet ut , Deo fic volente, tandem hæcar sana ita divulgentur, ut etiam absque conditione illa, qua omnium primusau etiam primi hanc revelationem fuscipere debuerunt, plures ea comperta habeant. Nonaliter uti Chymicus v. gr. arcaniffima quædam fuo fervo comminicat ea conditione, ut ultra constitutum tempus servitus ejus extendatur, at ser vusilla aliis rurfus communicat absque ulla taliaut quavis alia conditione, quo pacto hi, necisti servo, nec Dominoe ius vel ad minimum tenentur.

VII

Sic v. gr. posito, quòd olim Diabolus cuidam suorum servorum, ut eum magis obligaret revelàrit, lapidem illum, quem nune magnetem vocamus, miras tales virtutes habere, quibus stupen-

(75)

Ta

m

ni-

U

tfi

fi-

US

91

e.

to

To.

C

ut

j.

I,

1-

M

2

10

겳

15

da & excellentssima essici possunt; pœoniæ radicem aut glossopetram contra
epilepsiam esse specificum; vitriolum
certo modo calcinatum posse vulnera indistans curare, unde samosus ille pulvis sympatheticus exsurgit. Et similia
infinita, quorum causæ naturales esse
possunt, etsi illas nulla humana mens sorsan unquam assequuta est aut assequtur.

VIII.

Si quis ergo tales revelationes à talibus hominibus aliifve absque ulla conditione & cerimonia superstitiosa & specie vanitatis communicatas acceperit, aliisque tradiderit, sic ut hodierni homines ex nuda relatione, etiam publicis typis facta, promiscue talia cognita habeat, an judicandum homines quitalibus in suum commodum utuntur esse magos aut Diabolo obstrictos? Vereor ne nimis præcipitantes nostrum judicium, graviter peccaremus contra legemd charitatis à Christo latam : Ne judicate & non judicabimini, ne condemnate o non-damnabimini. Nam annon fumme ridicula esset talis conclusio: Ego qui scientia rerum naturalium aut nullo modo aut saltem superficiarie tinctus sum, nescio quomodo bæc & il'a fiant, Ergo fiunt ex compactu cum Diabolo? Et consequenter, quia capere non possum quomodo per

b

r

per magnetem, pœoniam, pulverem sympatheticum, celerrimos manuum vel totius corporis motus, per automata multa artificiofiffima &c: & quid ni etiam per omnia ferè medicamenta. per Chymiam, artesque diversas hac & illa homines faciunt, etsi levissima & alliis optime perspecta sint, Ergo informatione, ope, confilio & auxilio Diaboli faciunt? Anticyram quidem talis mittendus effet, fed quam multos haberet itineris socios? Quippe, experientia undique con-clamante, uti paucissimi hominum funt, qui nihil Diabolo afferibunt, sie contrà innumeri funt, qui omnia qua ob imbecillitatem ingenii sui caperenequiunt, aut Diabolo asscribunt; aut saltem, que mysteria nature ipfi explicare non possunt, aliorumque ingenia ad sui modum dimetiuntur, nescio ad que non supernaturalia, miracula, Dei potentiam extraordinariam, & fimilia ex mfantiæ præjudiciis efficta referant. Quod fane prejudicium priori multò craffius eft . & ignorantiam rerum naturalium spissam, & plerumque vilem animum notat. Nametsi nullus omninò mortalium dicta caperet, tamen nullo modo hæc fequentur, quæ fuperius notavimus, quia co ipio dum fiunt, naturaliter

(77)

liter fiunt, juxta Exc. I.c. I. §. 12. At unde de compactu cum Diabolo constabit, nisi ex aliis signis? Quæ autem afferri solent plerumque non sunt infallibilia.

m

2-

ni

30

đ

1X.

Sed, ut tandem portum (ad quem dudum adspiravimus) intremus, non puto facilé quid in historiis de operibus Diabolicis relatum inveniri, saltem quod verum est, cujus non ex dicis causam aliquam generalem dare possemus, quamvis ad valde particularia nunquam forfan penetrare possimus. Unicè hoc Lectorem obnixé rogare debeo, ne antequam hos rudiores nostros conceptus bene perceperit,immaturum de illis judicium, cum lege charitatis & rationis non conveniens,stringere velit. Interim omnium nostrum erit, ut quò à Diaboli operibus non solum passive sedetiam active (ut cum scholis loquar) simus liberi, hoc est, ut Diaboli opera nec aliquam nobis no xam inferant, nec nos ejus instrumenta fiamus, quibus voluntatem suam exequatur, imprimis in vera Dei Triuni recta cognitione multum diug; nos exerceamus, ut in Summi hujus Boni contemplatione nosoblectantes, ejuspulcritudine & luce occupati, illud stupcamus, adoremus laudemus, & totos nos ipsi tradamus. Tum

Tuth in naturalium rerum & nostri ipfius accurata magis cognitione, ut omnium, quæ ullo sensu evenire percipimus, causam aliquam naturalem & ordina riam quomodocunque etiam probabilem concipamus, ne omnia spectris & præstigiis asscribamus. Et denique ut illas passiones occasionesque omnes fugiamus, quibus Diabolus nostræ crudelitati laqueos tendit, qui busque innexos ad regnum fuum perducere valet. Quod feliciter ut cuivit Succedat faxit PATER ISTE OMNIS LUMINIS & GRATIÆ & ANGE LUS ILLE MAGNUS FOEDERIS. & SPIRITUS OMNIS VERITATIS, QUITESTIFIC ATUR SPIRITUI NO-STRO NOS ESSE DEI FILIOS. DEUS TRIUNUS & BENEDICTUS, CUI UNICO SIT OMNIS LAUS & GLORIA IN OMNIA SECULA.

W

R

u

V

te

n

t

I

Wittichius in Exercit: de statu bumiliationis & exaltat: Christi S. 55. in medio.

Olim Deus concessit Diabolo pote-Ratem in corpus Jobi, hoc excepto, ut parceret vitæ & animæ. At hic Deus videtur omnibus furiis concessisse potestatem illimitatam in ejus animam, quam infestarent omnibus viribus & modis, sciens eam tanto robore armatam, ut posset istas omnes tentationes vincere & superare. Quomodo verò Diabolus anima Christi dolores intulerit, difficilius est explicare. Quomodo per instrumenta sua, Judwos, milites, Herodem & Pilatum ægrè fecerit corpori, ejus, facile potest intelligi. Etiamfinterveniente corpore cruciare posse homines, docent exempla tot dæmoniacorum, de quibus in historia Euangelica est mentio, speciatim filiæ Chananez mulieris, de quâ Math. IV, materipfius ή θυγατής με κακώς Samevileray, & Luc. Ix. 39. pater dæmoniaci : Et ecce Spiritus apprehendit eum, & ipse repente clamat & discerpit eum spumantem, & vix abscedit ab eo conterens eum. Quo etiam facit exemplum Jobi, quem percussit Satanas ulcere

ulcere possimo aplanta pedis ejus usque ad verzicem ejus. Job. II. 7. An vero Satanas Christi sanctissimam animam immediate affligere potuerit, dubitari

qu fu

n

0

C

V

ir

6

d

n

t

e

1

1

8

posse videtur.

LVI. Sed id, quod Eph. II. 2. dicitur, principem potestatis aeris operarim filis inobedientia, docet nos, diabolum in gentibus non conversis ad Deum efficacem esse in excitandis & fovendis concupiscentiis carnis v. 3. Quodque dicitur Johan XIII. 2, d'abelum injecisse in-cor Juda Simonis Iscariota, ut ipsum proderes, aliaque similia sais evincunt, etiam à Deo concedi Diabolo in hominum animas po-Sive autem id mediate fieri dicas, interveniente phantasia, five immediate, res mihi sempereodem redire videtur. Quantum enim attinet ad realitatem quamcunque, eam à Deo solo dependere & effici cum omnibus Theologis statuimus, Quando tamen Deo placet uti creaturarum interventu, & certo cuidam ordini se alligare, ut non nisi hoc prius facto efficiat posterius, v. gr. ut morbos hos vel illos curet non nifi intervenientibus certis quibusdam medicamentis, & que similia funt, reclé dicuntur illa , que fic interveniunt ; caus

causæ secundæ. Jam vero, etiam Diabolo in quibusdam Deum uti, tanquam causa secunda, in prioribus visum suit, 'quod tamen eo semper peragitur modo à divina providentia, ut culpa omnis ad diabolum & homines redundet, Deus verò nullius mali turpis aut

criminis exin queat accusari.

LVII. Nihil verò repugnat, suppofito quod Deus uti Diabolo in homine vel affligendo vel etiam ad peccatum incitando velit (quo exemplum Davidis facit, confer 2 Sam. xxix. cum I Chron xx1.1.) ut immediate ei concedat potestatem in animam fine interveniente phantasia certoque motu spirituum, cum id æque facile queat concipi, ac si operationem certam ejus in certas corporis partes supponas. Cum enim in diabolo, mero spiritu, sive merà mente, à commercio corporis libera, nihilaliud possit concipi, præter intellectum & voluntatem, cui posteriori soli actiones adscribere convenit, non difficilius erit repræsentare animo, quomodo, posita ejus voluntate hoc vel illud efficiendi in hominis mente, id in ista mente segui possit, fola hac voluntate posita, ac quomodo, eadem ista voluntate posita, sequatur talis motus spirituum in hominis corpore,

pore, post quem talis in anima sequatur cogitatio. Non enim major est ex natura rei connexio hujus quam illius cum altero. Quin imo difficilius aliquanto videtur intelligere, quomodo posità tali voluntate diaboli sequatur talis motus in corpore, & posito tali motu in corpore hominis sequatur talis in eodem cogitatio, quam quomodo posita tali Satanæ voluntate, sequatur talis in homine cogitatio.

LVIII. Quibus præmissis non dissicile erit cogitare, quomodo sieri potuerit, ut Diabolus immediate animam Christi cruciaret & torqueret Modum tamen specialem determinare non præsumimus, dum hoc expendendum relinquimus &c: Reliqua b.l. lege sis in ipsa Exercit: Wittichiana.

## FINIS.



